
Praxishilfe für den 10. Sonntag nach Trinitatis 2018

Vorbemerkung

Liebe Leser,

auch dieses Jahr ist  es mir  - nach schwerer Erkrankung - geschenkt worden, eine Praxishilfe für 
den 10. Sonntag nach Trinitatis - erstellen zu können.

Den Leser erwarten:

I. EXEGETISCHE NOTIZEN ZU RÖMER 9,1-5.30-33; 10,1-4 (ANDREAS VOLKMAR):
 
II. EINE PREDIGT ÜBER RÖMER 9,1-5.30-33; 10,1-4 (ANDREAS VOLKMAR):
In diesem Jahr habe ich mich entschlossen, eine eigene Predigt beizufügen, um zu verdeutlichen, 
wie die Ergebnisse der Exegese homiletisch umgesetzt werden können.

III.  DER „SKANDALÖSE STEIN“  –  JÜDISCHE WEGE,  INKARNATION,  TRINITÄT UND 
DAS WIRKEN DES NAZARENERS VERSTEHEN ZU KÖNNEN
Angeregt durch Römer 9,5, wo nach Vätersicht der Apostel Paulus bekennt, Christus, „der da Gott 
ist über alles“, bin ich der Frage nachgegangen, wie besonders im zeitgenössischen Judentum über 
Inkarnation, Trinität und das Wirken Jesu nachgedacht wurde und wird.
 
IV. LESEFRÜCHTE HEINRICH HEINE UND WOLF BIERMANN
Die diesjährigen  „Lesefrüchte“ stellte ich schon auf meinen Workshop „Einbahnstraßen gibt es 
nicht! Brücken zwischen Christen und Juden“ auf dem diesjährigen   SELK-Kirchentag vor. Mir 
erscheinen die Texte von Heine und Biermann so aufschlussreich  dass ich sie auch nochmal mit der 
Arbeitshilfe bekannt machen will.

V. DIE  DIESJÄHRIGEN KOLLEKTE(N) FÜR DEN 10. SONNTAG NACH TRINITATIS 
Die  Kirchenleitung  hat  wieder  entscheiden,  sowohl   das  Projekt  „Delet  Petucha“  über  den 
„Evangelisch-lutherischen Zentralverein für Begegnung von Juden und Christen e.V.“ sowie das 
Projekt „The Apple of His Eye Mission Society“, das in der Lutheran Church – Missouri Synod 
(LCMS)  beheimatet ist, zu fördern.

I. Exegetische Notizen zu Römer 9,1-5.30-33; 10,1-4:

I.2 Wörtliche  Übertragung des Textes von Pfr. Andreas Volkmar
1 Wahrheit sage ich in Christus, 
ich lüge nicht, was mir bezeugt
mein Gewissen im Heiligen Geist,
2 dass eine  große Betrübnis in mir ist 
und ein unaufhörlicher Schmerz in meinem Herzen.
3 Denn ich wünschte, ein Fluch zu sein, ich selbst, fern von Christus,
 für meine Brüder, meine Stammverwandten nach dem Fleisch,

1



4 die Israeliten sind, 
deren die Sohnschaft und die Herrlichkeit 
und die Bundesverfügungen
 und die Gesetzgebung 
und der Gottesdienst 
und die Verheißungen,
5 zu denen  die Väter  gehören und aus denen der Christus nach dem Fleische stammt, 
der über allem Gott ist 
gelobt in den Ewigkeiten, Amen.

30 Was nun werden wir sagen? 
Dass Heiden, die keine  Gerechtigkeit erstrebten, 
empfingen Gerechtigkeit, 
aber die Gerechtigkeit aus Glauben,
31 Israel aber, das erstrebte das Gesetz der Gerechtigkeit, 
kam nicht zum Gesetz.
32 Weshalb? 
Weil  sie nicht aus Glauben, sondern durch Werken (gerecht werden wollten), 
stießen sie sich  an den Stein des Anstoßes,
33 wie geschrieben steht: ›Siehe, ich setze in Zion einen Stein (des) Anstoßes 
und einen Felsen (des) Ärgernisses, 
und der Glaubende wird durch ihn nicht beschämt werden.‹

10,1 Brüder, der Wunsch meines Herzens und das Gebet zu Gott (zielt) auf ihre Errettung.
2 Denn ich bezeuge ihnen, 
dass Eifer für Gott sie haben, 
doch nicht nach (rechter) Erkenntnis;
3  denn  sie  verkennen  die  Gerechtigkeit  Gottes  und  versuchen  die  eigene  aufzurichten,  der 
Gerechtigkeit Gottes ordnen sie sich  nicht unter.
4 Denn Ende des  Gesetzes ist Christus,  der jedem Glaubenden Gerechtigkeit schenkt..

I.2 Abgrenzung und Einordnung des Textes
Die Kapitel 9 bis 11 im Römerbrief bilden einen in sich geschlossenen Abschnitt, in dem Paulus der 
Frage nach Israels Erwählung und Verwerfung nachgeht.
Schloss Kapitel 8 mit dem triumphalen Bekenntnis ab, dass uns nichts und niemand von der Liebe 
Gottes trennen kann, „die in Jesus Christus ist“, geht Paulus nun der Frage nach, warum sich gerade 
das erwählte Gottesvolk Israel dem Christus bzw. Messias Gottes verweigert. Paulus klärt diese 
Frage nach einer kurzen, sehr persönlichen Einleitung (9,1-5) in drei Abschnitten: „Der erste gibt  
eine Antwort unter dem Gesichtspunkt der Souveränität Gottes (9,6-29), der zweite beleuchtet die 
Situation  des  ungläubigen  Israel (9,30–10,21)  und  der  dritte  (11,1-32)  führt  die  theologische 
Erörterung zu ihrem Ziel. Ein Lobpreis (11,33-36) beschließt diesen Briefteil.“1

 
„Im Grunde geht es in Römer 9-11 nicht (nur)2  um Israel, sondern um die Frage nach Gottes  
Treue.  An  der  Israel-Frage  hängt  die  Treue  Gottes  und  damit  unsere  Glaubensgewissheit.  So  
gehören diese Kapitel untrennbar zu den vorausgegangenen Kapiteln. Deshalb, weil unsere eigene 
Glaubensgewissheit  auf  dem Spiel  steht,  lässt  sich die  Frage  nach Israel  gewiss  nicht  neutral  
abhandeln. Wir sind tief mitbetroffen. Das lässt auch Paulus deutlich spüren. Er hält in Römer 9-11  
1 Stuttgarter Erklärungsbibel mit Apokryphen, hg. von der Deutschen Bibelgesellschaft, Stuttgart 2007, 2. Aufl., S. 1683

2 Anmerkung von A. Volkmar

2



ganz  sicher  keine  neutrale,  theoretische  Lehrstunde,  sondern  Trauer,  Liebe  und  Schmerz  
kennzeichnen seine Sätze.“3 
Die revidierte Perikopenordnung4 der EKD-Kirchen,  deren gottesdienstliche Regellesungen (Altes 
Testament, Episteln, Evangelien) von der SELK Sondersynode übernommen wurden, sieht nur noch 
eine Lesung von Römer 9,1-5  vor. In den Ordnung von 1978/995 war die Lesung von Römer 9,1-
8.14-16  vorgesehen, zuvor war die in der SELK gebräuchliche Lesung Römer 9, 1-5.31-10,4 . 
Ich wähle diese letzte Auswahl und nehme auch noch Vers 30 hinzu, weil sie besser als die anderen 
Alternativen den Zusammenhang der Frage nach der Erwählung Israels und der Gerechtigkeit aus 
dem Glauben zur Sprache bringt und erschließt, wodurch  Juden wie Heiden gerettet werden.

I.3 Einzelexegese
Zu den Versen 9,1-5:

Die Verbundenheit des Paulus mit Israel
Paulus  zeigt in seiner kurzen Einleitung seine Verbundenheit mit dem Volk Israel auf. Er gehört 
nach dem Fleisch,  seiner Herkunft  nach,   zu Israel.  Er ist  bereit  auf  seine Erlösung  (V. 3) zu 
verzichten.  Dieser Verzicht ist mit dem ἀνάθεµα radikal ausgedrückt. „Das ἀνάθεµα Röm 9, 3 hat  
jedenfalls, dem Sprachgebrauch der LXX entsprechend, die engere Bedeutung = ‚dem Untergang 
Geweihtes, Vertilgungsopfer’. Der Apostel erklärt sich bereit, dem Vertilgungsfluch zu verfallen, 
wenn er sein Volk dadurch retten könnte. — Der Gedanke, dass ein Mensch durch Übernahme der  
Leiden, die ein andrer als Strafe für seine Sünden zu erwarten hat, ein Sühnopfer für diesen sein  
könne, war der alten Synagoge durchaus geläufig“ 6

Dieser leidenschaftliche Wunsch des Paulus, sich für sein Volk hinzugeben, muss im Licht von 
Römer 11,26-27 betrachtet werden. Dort wird eindeutig markiert, dass nur der „Erlöser aus Zion“ – 
Jesus Christus - die Gottlosigkeit Israels wenden kann. Bei aller Liebe zu Israel kann Paulus nicht 
die Rettung Israels  bewirken.

Die besonderen Heilsgaben Israels
Weiter  benennt Paulus die besonderen Heilsgaben, die Israel zugesprochen wurden (V. 4-5): Nach 
1. Mo 32,28-29  ist „Israeliten“ („Gotteskämpfer“) ein Ehrenname. Laut  2. Mo 4,22 und  Hos 11,1 
dokumentiert  „Kindschaft“  - wörtlich  »Sohnschaft« - eine besondere Gottesnähe. Keinem anderen 
Volk war die „Herrlichkeit“ Gottes  (vgl. 2. Mo 16,10; 40,34-35) so nahe gekommen.  

Die Bundesverfügungen Gottes
»αἱ διαθῆκαι  « habe ich mit „Bundesverfügungen“ übersetzt, weil ein Berith im Alten Testament 
eher als eine testamentarische Verfügung als  ein Bundesschluss auf Augenhöhe  zu verstehen ist. 
Der Plural verdeutlicht die Fülle der Bundesschlüsse7 im Alten Testament, mit Noah, Abraham, mit 
ganz Israel am Sinai und mit David.
Auch in der Gesetzgebung offenbart  sich Gottes gnadenvolle Zuwendung an Israel.  Klarer und 
deutlicher als alle anderen Völker sind Israel Gottes Wille und seine Weisungen bekannt. Auch 
„der geordnete und  angenommenen ‚Gottesdienst’ (Kult) gehört mit zu den Vorzügen Israels wie 
erst recht die (messianischen) ‚Verheißungen’ (Zusagen, Versprechungen) Gottes.“8

3 Heiko Krimmer, Römerbrief –Edition C Bibelkommentar B 10, Neuhausen-Stuttgart 1983, S. 233

4 Hrsg.: Geschäftsführer der Perikopenrevison i.A: der Kirchenämter der EKD, UEK und VELKD, Neuordnung der  
gottesdienstlichen Lesungen und Predigtexte, Hannover 2014, S. 354

5 Perikopenrevison, S. 354

6 Strack, H. L., & Billerbeck, P. (1922–1926). München: C. H. Beck’sche Verlagsbuchhandlung Oskar Beck, Volume II  Page 260

7 Vgl. Gottfried Voigt,  Die himmlische Berufung, Göttingen 1987 (2. Aufl.), S. 334

8 Ders., S. 334

3



Die Herkunft aus den Vätern
„οἱ  πατέρες, die  Väter  = .אָבוֹת   —  Der  Apostel  erwähnt  die  Väter,  weil  sie  es  sind,  deren  
Ahnenschaft Israel die Gottesgabe des Messias zu verdanken hat. Ein Jude hat bei der Erwähnung 
der Väter vor allem an deren Verdienst זכָוּת gedacht, das ihren Nachkommen beisteht ...— Jüngere  
Midraschim wissen von Begegnungen des Messias u. der Väter zu berichten, die teils vor Anbruch  
der messianischen Zeit  im Gan ʿEden,  teils  nach Beginn der messianischen Zeit  auf  der  Erde 
stattfinden; s. Midr Konên (Beth ha-Midr 2, 29) bei Lk 24, 26 S. 290 Anm. p u. PesiqR 37 bei Lk 24,  
26 S. 289“9

Besonders beeindruckend aus einer christlichen Perspektive ist die Begegnung des Messias mit den 
„Vätern“ im Garten Eden. Da wird deutlich, dass allein der Messias durch seine Lebenshingabe die 
Strafe des Gerichtes Gottes tragen kann: „Er ist durchbohrt von wegen unsrer Sünden, zermalmt um 
unsrer Missetaten willen Jes 53, 5, bis zu der Zeit, da das Ende ֵקץ (der festgesetzte Termin) kommt. 
An jedem 2. u. 5. Wochentag u. an jedem Sabbat u. Festtag kommen die Väter der Welt u. Mose u. 
Aaron, David u. Salomo u. alle Könige des Hauses David u. die Propheten u. Frommen u. begrüßen 
sein Angesicht u. weinen mit ihm, u. er weint mit ihnen, u. sie sagen ihm Dank u. sprechen zu ihm: 
Trage das Gericht (die Strafe) deines Herrn, denn das Ende ist nahe zu kommen, u. die Ketten an 
deinem Halse werden gelöst, u. du gehst zur Freiheit hervor.“10

Zu berücksichtigen ist, dass solche Vorstellungen nur sehr vereinzelt in der jüdischen Überlieferung 
zu finden sind. Aber diese Vorstellungen korrespondieren mit dem Zeugnis von Römer 11,26-27. Es 
sind nicht mehr die Verdienste der Väter, sondern das Leiden des Messias, das Israels Errettung 
bewirkt. Hier ergibt sich ein spannender Anknüpfungspunkt für das jüdisch-christliche Gespräch.

Lobpreis auf Christus oder Gott
Exegetisch umstritten ist, ob der Lobpreis  am Ende von Vers 5 auf Christus bezogen ist (»der da ist 
Gott…«) oder auf Gott (»Gott, der da über allem ist, sei gelobt«)
Die Lutherbibel-Revison 2017 hat sich gegen den Christusbezug entschieden:
„Aus  denen  Christus  herkommt  nach  dem Fleisch.  Gott,  der  da  ist  über  allem,  sei  gelobt  in  
Ewigkeit.“ Dazu  ist  als  Anmerkung  gesetzt: „Luther  übersetzte  nach  dem  lateinischen  Text 
»Christus ...  der da Gott  ist über alles.«“ Die Bearbeiter erwecken so den Eindruck, dass jene 
Übersetzung, die Christus als Gott bekennt, nicht dem griechischen Urtext entspricht, sondern von 
der lateinischen Übersetzung dieses Textes herkommt. Nun ist es aber so, dass schon griechische 
Kirchenväter11 wie Irenäus und Athanasius Römer 9,5 im Sinne von »Christus ... der da Gott ist  
über alles.« verstanden haben. Den Bearbeitern der Revision 2017 scheint auch entgangen zu sein, 
das paulinische Doxologien („Lobpreisungen“), die mit einem Relativpronomen („Rückbezügliches 
Fürwort“)  eingeleitet  werden, sich  in  der  Regel  auf  das  vorausgegangene  Subjekt 
(„Satzgegenstand“) beziehen (vgl. Röm 1,25; Römer 11,36; 2. Kor 11,31; Gal 1,5; 2. Tim 4,18) - 
und  das  ist  in  Römer  9,5  „Christus“.  Die  Übersetzung  der  Vulgata  ist  daher  sachlich  und 
grammatisch zutreffend; dasselbe gilt von einer entsprechenden Wiedergabe im Deutschen.
Die von der Lutheran Church - Missouri Synode  (LCMS) herausgegebene „The Lutheran Study 
Bible“ hält in ihren Anmerkungen fest, dass um des paulinischen Kontextes willen, der Lobpreis auf 
Christus zu beziehen ist:   „»Christus, der Gott über alles ist.« Einige Gelehrte setzen einen Punkt 
nach Christus (der griechische Text war ursprünglich nicht punktiert) und schreiben das Lob Gott  
zu. »Gott« bezieht sich hier jedoch direkt auf Christus, der für immer gesegnet ist. Jesus als »Gott«  
zu benennen, ist für Paulus nicht ungewöhnlich, wenn man bedenkt, dass er auch woanders Christi  

9 Strack, H. L., & Billerbeck, P.  Volume 3 ,page 263

10 Strack, H. L., & Billerbeck, P. Volume 2, page 290-291

11 Vgl. O. Michel, Der Brief an die Römer, KEK 4. Abteilung, Göttingen 1955; S. 197

4



Gottheit bezeugt. (Röm 8,23.34; Phil 2,9-11; Kol 2,9; siehe Fußnote Röm 10,10,13).“12 
In den Fußnoten zu Röm 10,10.13 wird diese Sichtweise untermauert: „»HERR« Paulus zitiert  
Joel, um dem erhöhten Christus den Namen „HERR« zu geben. So wird die Gottheit Christi bezeugt  
und die Erlösung in seinem Namen angekündigt (V9).“13

„»Jesus ist der HERR.« Frühchristliches Bekenntnis und klares Zeugnis der Gottheit Christi. Das  
griechische Wort für Lord wurde im LXX über 6000 Mal gebraucht, um Gottes Namen Jahweh zu  
übersetzen und den auferstandenen Christus zu erkennen, vgl. Phil 2,9.“14

Zu den Versen 9,30-33:
Das falsche und rechte Verständnis des Gesetzes

„Das Gesetz der Gerechtigkeit (V. 31) ist das Gesetz, das Gerechtigkeit, d.h. Anerkennung bei Gott,  
verheißt.  Israel  hat  dieses  Gesetz  und  die  Gerechtigkeit,  die  es  verkündet,  trotz  seines  
Gesetzeseifers nicht erreicht, weil es die Verheißung missverstanden hat, die nicht der frommen  
Leistung in den Werken, sondern dem Glauben gilt, der sich beschenken lässt.“15 
In der Ablehnung Jesu als Messias, in dem Gottes vergebende Liebe offenbar wurde, manifestiert 
sich Israels Missverständnis des Gesetzes.  So wird der gesandte Erlöser zum „Stein des Anstoßes“. 
So schmerzhaft dieses Geschehen  für die unmittelbar Betroffenen ist, aber hier vollzieht sich eine 
Wahrheit, die Gott schon im Alten Bund durch die Propheten angekündigt hat.
„Schon im Propheten Jesaja wird Israel auf das falsche Nachjagen aufmerksam gemacht, mit dem 
es Gott verfehlt, denn er wird mit seinem Heil hervortreten vor alle (vgl. Jes 51,1-5; auch Jes 48,1).  
Doch Israel bleibt bei seinem Tun. Es sucht Gerechtigkeit, doch - im Griechischen kurz und klar -:  
»nicht aus Glauben, sondern aus Werken«. Der Weg hat keinen Selbstzweck, das Gesetz als Gesetz  
ist nichts.  Der Weg hat einen Zielzweck, das Gesetz hat einen Christuszweck - und das sieht Israel  
nicht.“16  

Zu den Versen  10,1-4:

Der Eifer für Gott und Gottes Gerechtigkeit  in Christus
Paulus ringt mit seinen Wünschen und Gebeten um sein Volk (V. 1). Er achtet den Eifer seiner 
Volksgenossen  um  Gott.  (V.  2)  Aber  dieser  Eifer  läuft  ins  Leere.  Nur  die  Anerkennung  der 
Gerechtigkeit, die Gott allen schenkt, die sich Jesus Christus im Glauben öffnen, führt zum Ziel. 
Von daher kann nicht darauf verzichtet werden, dass Evangelium allen Menschen zu bezeugen. Auf 
dem Fundament, dass er in Römer 1,16-17  errichtet hat, baut Paulus hier auf: „Denn ich schäme 
mich des Evangeliums nicht; denn es ist eine Kraft Gottes, die selig macht alle, die daran glauben, 
die Juden zuerst und ebenso die Griechen. 17 Denn darin wird offenbart die Gerechtigkeit, die vor 
Gott gilt, welche kommt aus Glauben in Glauben; wie geschrieben steht: »Der Gerechte wird aus  
Glauben leben.«“

Die Verpflichtung zum Christuszeugnis
Es liegt nicht in unserer Entscheidungshoheit, Menschen diese Botschaft vorzuenthalten. Sie gilt es 
vielmehr allen auszurichten. Überlegt muss allerdings werden, wie und auf welche Art und Weise 
dies zu geschehen hat. 

12 The Lutheran Study Bible, Hrsg. Edward A. Engelbrecht, St. Louis 2009, S. 1926

13 Study Bible S. 1930

14 Study Bible S. 1930

15 Erklärungsbibel mit Apokryphen, S. 1685

16 Heiko Krimmer, Römerbrief –Edition C Bibelkommentar B 10, Neuhausen-Stuttgart 1983, S. 254

5



Das Christuszeugnis gegenüber Israel bedeutet nicht, dass es seine Identität und Eigenart als solche 
aufgeben  muss.  Es  ist  auch  nicht  Aufgabe  der  Christen,  die  aus  den  „Völkern“  bzw.  Heiden 
herkommen, einen falschen Druck aufzubauen, um das alte Bundesvolk zum Heil zu pressen.  Es 
gilt  mit  Liebe, Langmut und Einfühlungsvermögen Zeugnis zu geben, bis der Heilige Geist  die 
verstockten Herzen erweicht.

I.4  Folgerungen für die Predigt über Römer 9,1-5.30-33; 10,1-4:

1. In den Blick fällt zunächst die leidenschaftliche Liebe, die der Apostel Paulus für sein Volk, 
für seine Stammverwandten aus Israel hat. Er würde sogar den  Fluch der Verdammnis auf 
sich nehmen, damit ihre Erlösung gesichert wäre. Die Frage an uns ist, ob wir heute so um 
die  Seligkeit  von  Menschen  ringen,  mit  denen  wir  verbunden  sind,  die  sich  aber  den 
Glauben an Jesus Christus verweigern?

2. Die Tragik der Weigerung Israels, in Jesus  den Messias und Retter zu sehen, liegt darin , 
dass die Glieder dieses Volkes eine unvergleichliche und besondere Geschichte mit Gott 
erlebt haben. Aufgrund der Gnadenerweise Gottes müssten sie offen sein, für die Aufnahme 
des verheißenen Messias.

3. Israel kann sich aber für das größte Gnadengeschenk Gottes nicht öffnen,  weil es sich durch 
die eigenen Werke rechtfertigen will. Im Grunde verkennt Israel seine Geschichte, die in den 
Gnadenerweisen Gottes begründet ist.

4. So  schmerzhaft  dieses  Geschehen  ist,  so  kommt  es  nicht  unvorbereitet  auf  das  alte 
Bundesvolk  und  die  übrige  Menschheit  zu.  Vielmehr  ist  dieses  Geschehen  durch  die 
Propheten vorhergesehen worden. So unbegreiflich jenes Geschehen oder besser Geheimnis 
ist,  dient  es  am Ende dazu,  dass  am Ende viele  Menschen aus den Völkern  und Israel 
gerettet werden.

5. Rettung und Erlösung werden für alle Menschen gewährleistet durch das Vertrauen auf Jesus 
Christus  -  den Glauben an ihn.  Der  Gerechte  wird durch den Glauben leben.  Ohne die 
Verkündigung des Evangeliums kann dieser Glaube aber nicht ergriffen werden.

6. Gegenüber allem menschlichen Versagen steht Gottes Heilswille und seine Treue, die sich in 
Jesus Christus offenbaren. Es ist Gott selbst, der in seiner Menschwerdung und Hingabe am 
Kreuz auch Israel gegenüber die Treue hält.

7. Die  Kirche  wird  darum auf  das  Zeugnis  des  Christus,  der  „Gott  über  alles  ist“,   nicht 
verzichten. Aber sie wird dieses Zeugnis in Geduld, Einfühlsamkeit und Liebe weitergeben. 
Sie weiß, dass allein der „Erlöser aus Zion“, kraft des Heiligen Geistes, Herzen bekehren 
kann.

II.  Eine Predigt über Römer 9,1-5.30-.33; 10,1-4 (Andreas Volkmar):

Liebe Gemeinde!
I. Was sind uns unsere Lieben wert?
Die meisten  unter  Euch heute  sind  treue Besucher  des  Gottesdienstes  und wirken aktiv  in  der 

6



Gemeinde  mit.  Nun habt  ihr  auch alle  Familien:  Kinder  oder  Eltern,  Geschwister,  Neffen  und 
Nichten, Tanten und Onkels, Omas und Opas. Auch wenn sie nicht zur Kirche gehen, liebt ihr sie 
trotz all des Ärgers, den Verwandte auch verursachen können. 
Ihr schätzt in der Regel eure Familien, aber wäret ihr auch bereit, für die Familie euer Leben zu 
geben? Euer Leben zu geben, damit alle in eurer Familie bewusste Christen werden. Nun wird sich 
mancher wundern und fragen: „Was hat unser Pastor bloß für wunderliche Ideen? Gut, ich setzte 
mich gerne für die Verwandtschaft ein, aber mein Leben für ihr Christsein einsetzen, das erscheint 
mir doch übertrieben.“
Ja, es mag so erscheinen, für unsere Ohren und unsere Zeit klingt das auch abwegig. Aber der 
Apostel  Paulus war  sogar  bereit,  noch weit  mehr einzusetzen.  Paulus ist  bereit,  nicht  nur  sein 
zeitliches, sondern sein ewiges Leben geben, damit sein Volk zu Christus findet. Und es sind nicht 
nur die nahen Verwandten, sondern das ganze Volk, für das er sich opfern will. Er erträgt es nicht, 
dass sein Volk, Israel, Christus nicht findet und so ewig verlorengeht. So sehr liebt er die Seinen, 
dass er bereit ist, alles zu geben. Solche Leidenschaft ist uns wahrlich fremd. Einmal fehlt uns wohl 
grundsätzlich die Bereitschaft, uns ganz und gar für etwas hinzugeben, es sei denn, es springt für 
uns etwas dabei raus.  Zum anderen verstehen wir wohl nicht mehr so recht,  warum Menschen 
unbedingt an Jesus Christus glauben sollten. Gut, früher meinte die Kirche: Wer nicht an Jesus 
Christus glaubt, geht verloren, kommt in die Hölle. Aber das haben wir doch wohl überwunden – 
oder? Gott liebt doch alle Menschen. Darum wird doch jeder gerettet – oder?
Ja, Gott liebt alle Menschen. Und eine Hölle, wo uns gehörnte Teufel mit Mistforken und Feuer 
peinigen, gibt es so auch nicht. Der Teufel wird nämlich selbst einmal in der feurigen Hölle enden. 
Aber  gerade,  weil  Gott  uns  liebt  und  jeden  einzelnen  ernst  nimmt,  gibt  es  keine 
Zwangsvereinnahmung für den Himmel - für das ewige Leben bei Gott. Selbst das alte Bundesvolk 
Israel, dass immer wieder in wunderbarer Weise von Gott begnadet wurde, wird nicht automatisch 
in den Himmel geschickt.

II. Träge Gleichgültigkeit, falscher Eifer und Gottes Weg der Liebe
Wer Gottes Rettungsangebot abweist, nichts mit Gott zu tun haben will, muss auch nicht mit ihm 
die  Ewigkeit  verbringen.  Wir  haben  auch  die  Freiheit  und  Möglichkeit,  ohne  seine  Nähe  die 
Ewigkeit zu verbringen. Aber ob wir da glücklicher sind, als in seiner Nähe, ist doch sehr fraglich. 
Die Bibel bezeugt uns vielmehr das Gegenteil und warnt uns eindringlich vor der Gottesferne - der 
Verdammnis. Nehmen wir das noch ernst? Ja, wir sind gleichgültig geworden. Wir haben manchmal 
keine Leidenschaft mehr, andere zu retten. Das gilt für jene Menschen, die  uns als Nachbarn oder 
Verwandte nahe sind. Und noch viel weniger haben wir in der Regel die Menschen aus dem alten 
Bundesvolk Israel im Blick. 
Wenn es gut geht, dann setzen wir uns für sozial Bedürftige ein. Da ist die äußere Not sichtbarer 
und es ist auch leichter zu handeln. Fast jeder sieht ein, dass wir Armen und Schwachen zu helfen 
haben. Aber was hat es für einen Sinn, andere vor der Hölle, der ewigen Gottesferne zu retten. Die 
Menschen lachen und spotten nur über uns, wenn wir davon reden und davor fürchten wir uns auch. 
Zur Zeit des Paulus war das noch anders. Überall bemühten sich die Menschen, eine glückliche 
Ewigkeit zu gewinnen. Auch das Volk Israel war von diesem Eifer beseelt. Paulus bezeugt, dass 
Israel  mit  Eifer  und  Hingabe  Gott  dienen  will  (10,2).  Ja,  Israel  ist  durch  und  durch  religiös; 
wahrscheinlich viel frömmer als wir heute. Aber die entscheidende Einsicht fehlt. Israel meinte, 
dass es durch seine eigene Leistung sich die Ewigkeit bei Gott erwerben kann: „Wir sind anständig.  
Wir halten alle Gesetze und Gebote ein und werden deshalb ewig leben.“ Ja, das stimmt: „Wer alle 
Forderungen des  Gesetzes  erfüllt,  wird  dadurch leben!“;  bezeugt  Mose  (3.  Mo 18,5).  Alle 
Forderungen müssen erfüllt  sein, dann haben wir das Leben gewonnen. Leider gelingt das aber 
nicht. Der Mensch kann viel halten, aber irgendwo gibt es einen Punkt, wo er versagt. Ein böser 
Gedanke reicht nach Jesus aus, um in die Hölle zu kommen. Nur wer in Vollkommenheit in der 
Liebe, der Wahrheit und der Treue ist, könnte bestehen. Aber so ist kein Mensch. Darum kann auch 

7



keiner unter uns durch vollkommenes Erfüllen der Gebote vor Gott bestehen.
Wie können wir dann aber bestehen und gerettet werden? Er,  „der als Gott über alles regiert, 
kann uns retten“. Mit dieser Bezeichnung spricht Paulus Jesus an. Paulus bezeugt eindeutig, dass 
in dem Menschen Jesus von Nazareth Gott selbst zu uns gekommen ist. Gott wurde Mensch, damit 
wir  eine  neue  Beziehung  zu  ihm  gewinnen,  die  durch  Vertrauen  und  Liebe  geprägt  ist.  Das 
Grundproblem aller  Menschen  ist,  dass  uns  wirkliches  Vertrauen und  die  Liebe  zu  Gott  fehlt. 
Gewiss, in uns lebt noch etwas von Vertrauen und Liebe.  Aber beides kann tsich schon in der 
Beziehung  zur  unserer  Familie  und  zu  Freunde  aufbrauchen.  Diese  zwischenmenschlichen 
Beziehungen beanspruchen uns so,  dass kaum noch Kraft da ist, um zu Gott oder Jesus Christus 
eine liebevolle Beziehung zu pflegen.
 Es bleiben dann nur zwei Wege, um damit fertig zu werden. Das eine ist der Weg Israels: Die 
Menschen versuchen durch selbstgemachte Gesetze und Gebote ihre Beziehung zu Gott zu regeln. 
Das kennen wir aus dem Familienleben: „Einmal im Monat solltest du aber deine Eltern im Heim 
besuchen. Das bist du ihnen schuldig.“ Das mag eine Zeitlang gehen, aber es schenkt keine Freude 
und Erfüllung. Das andere ist der Weg der Gleichgültigkeit und des Vergessens: „Hat doch keinen 
Sinn die Alten zu besuchen. Ist doch immer so krampfhaft und peinlich. Keiner weiß, was er so 
recht  sagen  soll.“  So  ähnlich  geht  es  wohl  manchem  Entfremdeten,  der  einmal  kurz  in  den 
Gottesdienst  oder  in  die  Gemeinde  hineinschaut.  Er  hat  keine  Beziehung mehr  zu  Gott.  Nicht 
wenige Getaufte,  auch in  unserer  Gemeinde,  haben sie  verloren.  Damit  gleichen sie  dem Volk 
Israel. 

III. Das rechte Zeugnis
Israel ist ja die Mutter des Christentums. Jesus war Jude und Gott hat immer wieder dieses  Volk 
angesprochen und Gutes verheißen. Auch jeder Getaufte ist von Gott angesprochen und trägt die 
Verheißung eines ewigen Lebens in sich. Um dies zu ermöglichen, ist Jesus ans Kreuz gegangen 
und hat sein Leben gegeben. Jesus hat das getan, wovon Paulus spricht: „Ich würde es auf mich 
nehmen, verflucht und von Gott getrennt zu sein,  um mein Volk zu retten.“ Nicht  Paulus, 
sondern Jesus ist der Wahnsinnige, der sein Leben für andere verschwendet. Gott ist bereit, in Jesus 
alles zu geben, nur damit wir ewig glücklich werden. Ist das nicht großartig? So sehr liebt uns Gott, 
dass er selbst  in seinem Sohn sein Leben für uns gibt.  Gibt es einen größeren Vertrauens- und 
Liebesbeweis. Ich denke „wohl nicht“. 
Wenn wir nun diese Einsicht festhalten und ihr Raum geben, dann wird sich unser Leben verändern. 
Wer  mit  Herz  und  Verstand  dies  begreift,  der  kann  nicht  ruhig  auf  seiner  Kirchenbank  sitzen 
bleiben.  Ein  solcher  Mensch  muss  anderen  mitteilen,  wie  sehr  Gott  uns  liebt.  Es  muss  nicht 
predigen oder theologische Vorträge halten, sondern kann anderen einfach weiter sagen: „Du, Gott 
hat uns so lieb, dass er alles gab, damit wir gerettet werden.“ Dieser Dienst wird beginnen bei den 
Getauften und Ungetauften in Familie und Nachbarschaft. Das kann und wird sich wohl bei uns 
allen ereignen. Mancher wird aber auch besonders geführt.  Er wird einem aus dem Volk Israel 
begegnen. Bei einer Begegnung darfst und sollst du bezeugen, was Jesus für alle Menschen getan 
hat. Das wird nicht leicht sein, denn wir Christen haben Gottes Volk viel Unrecht angetan. Dies 
werden wir bei einem Zeugnis auch nicht verschweigen können und dürfen. Wir stellen uns der 
geschichtlichen Schuld und zur daraus erwachsenen Verantwortung. Aber das alles hebt nie und 
nimmer auf, was Gott für Israel und für alle Menschen und Völker getan hat und was wir dankbar 
und freudig bezeugen sollen. Amen

IV. Der „skandalöse Stein“ – jüdische Wege, Inkarnation, Trinität und das Wirken des Nazareners 
verstehen zu können 

8



Im Allgemeinen wird davon ausgegangen, dass im Judentum zentrale Vorstellungen der christlichen 
Theologe von vornherein und grundsätzlich abgelehnt werden. Auch das Wirken des Jesus von 
Nazareth scheint eher kritisch betrachtet zu werden.
Ein genauerer Blick zeigt  aber, dass in den unterschiedlichsten Strömungen des Judentums viel 
differenzierter mit diesen Vorstellungen umgegangen wird.
Relativ  bekannt  ist  die  Äußerung Martin  Bubers zu diesen Themenkomplexen in seinem Buch 
„Zwei Glaubensweisen“:  „Jesus habe ich von Jugend auf als meinen großen Bruder empfunden.  
Dass die Christenheit ihn als Gott und Messias angesehen hat und ansieht, ist mir immer als eine  
Tatsache von höchstem Ernst  erschienen,  die  ich um seinet-  und um meinetwillen zu begreifen  
suchen muss [...] Mein eigenes brüderlich aufgeschlossenes Verhältnis zu ihm ist immer stärker und  
reiner geworden, und ich sehe ihn heute in stärkerem und reinerem Blick als je. Gewisser als je ist  
mir, dass ihm ein großer Platz in der Glaubensgeschichte Israels zukommt und dass dieser Platz  
durch keine der üblichen Kategorien umschrieben werden kann.“17

Was Buber  hier  mitteilt,  ist  schon  erstaunlich.  Er  gesteht  Jesus  einen besonderen  Platz  in  der 
Glaubensgeschichte Israels zu, der mit keiner der üblichen Kategorien zu erfassen ist. Er nimmt 
ernst, dass die Christen ihn als Gott und Messias anerkennen. Er versucht dies auch zu begreifen, 
aber eine Zustimmung zu dieser Erkenntnis kann er nicht geben.
Sehr deutlich hat er dies 1949 in einem Austausch mit Karl Thieme18 unterstrichen: „Im übrigen bin  
ich gewiss, und Sie wohl auch, dass Gott, wen er erlösen will, erlösen kann durch wen er will;  
warum müsste also Jesus von Nazareth, wenn er nicht Gottes eingeborener Sohn ist, sondern einer  
seiner Söhne und Boten, die Nichtjuden genau so wenig erlösen können usw.? Ich freilich sehe die  
Erlösung überhaupt nicht als vollzogen, und wieder sind es meine Augen, die dies nicht sehen.  
Verstockung? oder eine Gnade, wiewohl eine furchtbare? Ich halte dafür, dass Er Ihnen und mir  
gnädig ist, jedem von uns anders, aber beiden in Seinem unbegreiflichen Geheimnis.“19 Buber kann 
Jesus  nicht  als  Erlöser  und Messias  anerkennen,  weil  er  keine  für  ihn  sichtbare  und  greifbare 
Erlösung  gewirkt  hat.  Dies  ist  das  Hauptargument  von  unterschiedlich  geprägten  Juden,  die 
Messianität Jesu abzulehnen. 

Ursprünglich waren es eher liberal geprägte Juden mit deutschen Wurzeln, wie Martin Buber, Franz 
Rosenzweig, Schalom Ben-Chorin oder Pinchas Lapide, die eine besondere Stellung Jesu in der 
Glaubensgeschichte Israels wahrnahmen und ihm eine Sendung für Nichtjuden zubilligen konnten. 
Nun überraschte eine Gruppe international namhafter orthodoxer Rabbiner mit der Erklärung „To 
do the will of our Father in heaven: Toward a partnership between Jews and Christians“, die diese 
Linie aufnahm: »Wie Maimonides und Yehudah Halevi, [1] erkennen wir an, dass das Christentum  
weder ein Unfall noch ein Fehler ist, sondern als  göttliches Ergebnis gewollt und Geschenk an die  
Nationen ist. Mit der Trennung von Judentum und Christentum, wollte Gott eine Trennung zwischen 
Partnern  mit  (durchaus)  bedeutenden theologischen  Unterschieden,  aber  keine  Trennung  (wie)  
zwischen Feinden.  Rabbi  Jacob Emden schrieb,  dass  „Jesus  einen doppelten  Wert  in  die  Welt 
gebracht hat.  Einerseits stärkte er  die Tora Moses majestätisch... und betont, wie es einer unserer  
Gelehrten (bzw. Weisen) nicht besser hätte sagen können,  die Unveränderlichkeit der Tora. Auf der  
anderen Seite entfernte er die Götzen der Nationen und verpflichtete sie auf die sieben Gebote 
Noahs, so dass sie sich nicht mehr wie wilde Tiere verhalten, und gab ihnen sittlichen Halt  durch  
die  Vermittlung  moralischer  Werte...  Christen bilden Gemeinden,  die  für  die  Sache   Himmels  
arbeiten; dazu sind sie berufen,  um zu den Absichten der himmlischen Sache beizutragen  und die  

17 http://buber.de/de/buber_christentum#Messias

18 Karl Thieme (1902-1963) war ein römisch-katholischer Historiker,  der in seiner Denkschrift „Die Kirche und die Judenfrage“  
seine Kirche aufforderte, sich eindeutig gegen jeglichen Antisemitismus zu positionieren. 1935 musste er Deutschland verlassen.

19 http://buber.de/de/buber_christentum#Messias

9



Belohnung dafür wird nicht ausbleiben." [2] Rabbiner Samson Raphael Hirsch hat uns gelehrt,  
dass Christen „die jüdische Bibel des alten Bundes als Buch der göttlichen Offenbarung akzeptiert 
haben. Sie bekennen ihren Glauben an den Gott des Himmels und der Erde,  wie er  in der Bibel  
verkündet wird und sie erkennen die Souveränität der göttlichen Vorsehung an." [3]«20

Diese  doch  recht  positive  Erklärung  einer  größeren  orthodoxen  Gruppe  war  durch  einzelne 
orthodoxer  Rabbiner  wie  Michael  Wyschogrod21 vorbereitet  worden,  die  in  christlichen 
Publikationen  sich  mit  der  Person  Jesu,  der  Frage  der  Inkarnation  Gottes  und  der  Trinität 
auseinander  gesetzt  hatten.  Der  reformierte  Theologe  Eberhard Busch hat  Wyschogrod trefflich 
referiert: So widersprach Wyschogrod Martin Buber,  „mit der sich weit herauswagenden These,  
»dass sich die jüdische Abneigung gegen eine Inkarnationstheologie nicht  auf  A priori-Gründe 
berufen kann, als gäbe es etwas im Wesen der jüdischen Gottesvorstellung, das sein Erscheinen in  
Menschengestalt  zu  einer  logischen  Unmöglichkeit  machte.«  Von  mehr  als  einer  Möglichkeit  
spricht er nicht. Dass Jesus der Christus, dass er die Wirklichkeit dieser Möglichkeit ist, »dass  
Jesus Gott war«, möchte er damit nicht sagen; sonst würde er zwar nicht aufhören, Jude zu sein,  
aber dann wäre er ein christlicher Jude (26). Freilich deutet er nicht auch nur an, was denn die  
Wirklichkeit  dieser  Möglichkeit  bedeuten  würde,  auch  für  Juden  selbst  und  dann  auch  für 
Nichtjuden.  Vielmehr  biegt  er,  wenn ich recht  sehe,  auch nur die  Frage  danach ab mit  einem 
Gedanken, der die Wirklichkeit dieser Möglichkeit überhaupt überflüssig macht. Denn darin besteht 
nach ihm diese Möglichkeit,  dass »Gott in allem jüdischen Fleisch ist«, inkarniert  ist; und nur 
insofern  war  auch  »in  Jesus  Gott«  (27).  Damit  macht  Wyschogrod  zwar  mehr  als  Buber  das  
Versprechen Gottes klar: »Ich will unter den Kindern Israel wohnen und ihr Gott sein« (Ex. 29,45).  
Trotzdem kommt er zuletzt zum selben Ergebnis wie Buber: Weil in allen Gliedern Israels schon  
Gott inkarniert ist, bedarf es keiner besonderen Inkarnation Gottes in Jesus Christus. Darum ist die  
in ihm nur eine unter anderen Inkarnationen Gottes in Israel. Darum ist die in ihm nichts Neues für  
Juden – und es ist aus dieser Sicht fraglich, warum sie für Christen noch in etwas anderem besteht,  
als was er unter Inkarnation versteht: dass Gott, unter den Israeliten wohnend, ihr Gott ist. Aber  
das bedeutet nun doch nicht geradezu, dass Israel Gott »in Menschengestalt« ist.“22

Wyschogrod  kann  sich  zwar  nicht  zu  der  Erkenntnis  durchringen,  dass  in  Jesus  Christus  die 
unvergleichliche Inkarnation Gottes stattgefunden hat,  aber er  zeigt  auf,  dass es vom jüdischen 
Denken her nicht von vornherein abwegig ist, über eine Inkarnation Gottes nachzudenken. Hier 
eröffnen sich m.E. doch ganz neue Gesprächsmöglichkeiten.

In ähnlicher Weise hat sich der deutsch-jüdische Historiker Michael Wolffsohn in einem Interview 
mit dem Deutschlandfunk23 über die Trinität geäußert. Wolffsohn geht es vordringlich darum, dass 
Juden in der christlichen Trinitätslehre keine Häresie oder Vielgötterei mehr sehen, sondern eine 
theologische Erkenntnis, die sich auch von der Hebräischen Bibel her rechtfertigen lässt.  Durch 
diese „Rechtfertigung trinitarischen Denkens“ will Wolffsohn, dass gemeinsame ethisch-politische 
Handeln von Juden und Christen fördern.
In diesem Interview, dass unter dem Titel „Trinität als Politikum“ geführt wurde, geht Wolffsohn 
von der Erkenntnis aus,  dass sowohl das Alte wie das Neue Testament bildlich über geistliche 

20 http://cjcuc.com/site/2015/12/03/orthodox-rabbinic-statement-on-christianity/   
[1] Mishneh Torah, Laws of Kings 11:4 (uncensored edition); Kuzari, section 4:22
[2] Seder Olam Rabbah 35-37; Sefer ha-Shimush 15-17.
[3] Principles of Education, “Talmudic Judaism and Society,” 225-227.

21 M. Wyschogrod, Inkarnation aus jüdischer Sicht, EvTh 55 (1995), S. 13-28; dort S. 23; Wyschogrod (1928-2015) war geborener  
Berliner  und führender Vertreter der jüdischen Neo-Orthodoxie in den USA. Die Lektüre von Sören Kierkegaard führte ihn zu einer  
ernsthaften Beschäftigung mit der christlichen Theologie und den Einsatz für den jüdisch-christlichen Dialog.

22 Eberhard Busch, Trinitätslehre und interreligiöser Dialog auf https://www.reformiert-info.de/1564-0-12-14.html

23 http://www.deutschlandfunk.de/dreifaltigkeit-gottes-trinitaet-als-politikum.886.de.html?dram:article_id=375988

10

http://cjcuc.com/site/2015/12/03/orthodox-rabbinic-statement-on-christianity/


Wahrheiten sprechen können:  „Man muss sich hineinversetzen in  die  Art  von Literatur,  welche 
sowohl das Alte Testament, die Hebräische Bibel, bietet - als auch das Neue Testament. Wir haben 
es weitgehend mit  einer  bildhaften Literatur  zu tun.  Das heißt,  die  Botschaft  ist  in  Bildern zu  
suchen. Die Bilder müssen wir verstehen. Gleiches gilt auch für die Dreifaltigkeit, die Trinität.“24

Wolffsohn sieht die verschiedenen Gottesnamen und –bezeichnungen in der hebräischen Bibel  und 
schließt daraus, dass dort die Vielfalt Gottes in der Einheit gedacht werden kann: „Die Redakteure 
der Gebete und der biblischen Texte – Altes Testament ebenso wie Neues – haben sich sehr viel bei  
allem gedacht, was sie geschrieben haben. Wir müssen nur versuchen, uns hineinzudenken, was sie  
gesagt  haben.  Also,  erstens plurale  Formen des einen Gottes.  Der  eine  Gott  ist  plural  in  der  
Begrifflichkeit, aber er ist als Singular sich vorzustellen... Oh ja. Und dieser eine Gott ist aber  
zugleich vieles und alles. Das ist  die Botschaft,  die wir von der Trinität haben, die wir in der 
Begrifflichkeit  im  Alten  Testament  finden,  nicht  El  alleine,  oder  Jehowa,  sondern  Elohim 
beispielsweise, oder Adonai oder die weibliche Form Schechina. Insofern – ja – Gott ist einer, aber  
dieser eine Gott ist alles.“25

Wolffsohn hält es also für möglich, auch von der hebräischen Bibel „trinitarisch“ zu denken.
Dies bedeutet aber nicht, dass er eine Trinitätslehre im Sinne der Kirche bejaht. Vielmehr will er vor 
allem festhalten, dass in Gott Einheit und Vielfalt gedacht werden können:  „Gott ist alles, er ist  
Schöpfer der Welt, er ist allgegenwärtig. Das heißt, die Dreiheit als Einheit, könnte im Grunde  
genommen auch eine Vierheit, Fünfheit sein.“26

In  diesem  Sinne  löst  sich  bei  ihm  auch  die  Gottessohnschaft  Jesu  in  die  grundsätzliche 
Gotteskindschaft  aller  Menschen  auf:  „Sie  haben  richtig  zitiert,  Vater  und  Sohn  können  nicht 
identisch sein.  Aber die Vorstellung von Gott  als  Vater und wir als Kinder ist  eins zu eins im 
Judentum:  Awinu  Malkhenu  -  unser  Vater,  unser  König,  das  ist  Gott.  Wir  sind  als  einzelne  
Menschen Kinder Gottes. Jesus war also in dem Anspruch, Sohn Gottes zu sein, ein Kind Gottes -  
ein Kind Gottes wie alle Kinder Gottes, wie alle Menschen Kinder Gottes sind. Insofern ist das  
jesuanische Verständnis, der jesuanische Anspruch, Sohn Gottes zu sein, durchaus deckungsgleich  
mit jüdischen Vorstellungen, dass jeder Mensch ein Kind Gottes ist.“27

Es ist erstaunlich, wie weit sich die unterschiedlichen Strömungen im Judentum auf das christliche 
Denken einlassen können. Die Vorstellung einer Inkarnation Gottes oder seiner Trinität können bis 
zu einer gewissen Grenze nachvollzogen werden. Sogar eine Sonderstellung Jesu wird ihm in der 
Glaubensgeschichte Israels zugestanden. Dass er für die nichtjüdischen Völker ein Segen ist, kann 
positiv bejaht werden. 
Der entscheidende  Skandalon ist aber damit nicht überwunden: Jesus ist nicht nur der Erretter der 
Völker, sondern auch der Messias Israels und seine wirklich einzige Hoffnung.
Von diesem Zeugnis können die Zeugen Jesu aus den Heiden nicht weichen. Allerdings muss, wie 
gesagt, dieses Zeugnis mit Geduld, Einfühlsamkeit und Liebe ausgerichtet werden.

IV.  Lesefrüchte   Deutsche  Dichter  mit  jüdisch-christlichen Wurzeln:  Heinrich  Heine  und Wolf 
Biermann

24 Ders.

25 Ders..

26 Ders.

27 Ders.

11



Es könnten etliche deutsch-jüdische Dichter  wie Paul  Celan („Psalm“28),  Alfred Döblin (Berlin 
-Alexanderplatz),  Lion  Feuchtwanger  (Jud  Süß),  Franz  Kafka,  Else  Lasker-Schüler  (Gedicht 
„Gebet“29), Stefan Zweig  (Sternstunden der Menschheit)  benannt  werden,  die  zeigen, wie eng 
deutsche und jüdische Kultur verwoben sind und welche wichtige Rolle die religiösen Fragen bei 
diesen Autoren spielt. 
An dieser Stelle soll an zwei Autoren erinnert werden, die vielen recht vertraut sind: Heinrich Heine 
und Wolf Biermann. Beide haben jüdische  und deutsche Wurzeln, beide hatten Berührungen mit 
dem Marxismus, beide haben immer wieder um und mit dem christlichen Glauben gerungen.

Heinrich Heine:
Heinrich  Heine,  der  vom  Judentum  zum  Christentum  konvertierte  Heine,  wird  oft  als 
Religionskritiker betrachtet. Ja, es gibt kritische und zynische Äußerungen30 von Heine gegenüber 
dem Glauben an Gott. Aber Heine glaubte an Gott, und las oft in der Bibel. „Gott ist der Anfang 
und der Ende meiner Gedanken!“31, antwortete er einmal als ihm Atheismus vorgeworfen wurde.
Es ist aufschlussreich, wahrzunehmen,  wie Heine sich zu Jesus Christus, der Heiligen Schrift und 
Martin Luther äußerte:
Der gekreuzigte, leidende Christus ist für ihn lindernder Balsam für die Wunden der Menschheit: 
„Ewiger Ruhm gebührt dem Symbol jenes leidenden Gottes, des Heilands mit der Dornenkrone, des  
gekreuzigten Christus, dessen Blut gleichsam der lindernde Balsam war, der in die Wunden der  
Menschheit herabrann. Besonders der Dichter wird die schauerliche Erhabenheit dieses Symbols  
mit Ehrfurcht anerkennen. […]“32

Heines  Zuwendung  zum  Glauben  gründet  nicht  in  außerordentlichen  Bekehrungserlebnissen, 
sondern in der Lektüre der Heiligen Schrift: „In der Tat, weder eine Vision noch eine seraphitische 
Verzückung  noch  eine  Stimme  vom  Himmel,  auch  kein  merkwürdiger  Traum  oder  sonst  ein  
Wunderspuk brachte mich auf den Weg des Heils, und ich verdanke meine Erleuchtung ganz einfach 
der Lektüre eines Buches – Eines Buches? Ja, und es ist ein altes, schlichtes Buch, bescheiden wie 
die Natur, auch natürlich wie diese; ein Buch, das werkeltägig und anspruchslos aussieht, wie die  
Sonne, die uns wärmt, wie das Brot, das uns nährt; ein Buch, das so traulich, so segnend gütig uns  
anblickt wie eine alte Großmutter, die auch täglich in dem Buche liest, mit den lieben, bebenden 
Lippen und mit der Brille auf der Nase – und dieses Buch heißt auch ganz kurzweg das Buch, die 

28 „Niemand knetet uns wieder aus Erde und Lehm, /  niemand bespricht unsern staub. / Niemand. 
Gelobt seist du, Niemand. / Dir zulieb wollen / wir blühn: / Dir / entgegen.“
Karl Otto Conrady, Das große deutsche Gedichtbuch, Königstein 1978/ Ts., 2. Aufl.;, S. 946

29 „O Gott, schließ um mich deinen Mantel fest;
Ich weiß, ich bin im Kugelglas der Rest,
Und wenn der letzte Mensch die Welt vergießt,
Du mich nicht wieder aus der Allmacht lässt,
Und sich ein neuer Erdball um mich schließt.“
 Karl Otto Conrady, Gedichtbuch, S. 699

30 „Ein Fluch  dem Gotte, zu dem wir gebeten
In Winterskälte und Hungersnöten;
Wir haben vergebens gehofft und geharrt,
Er hat uns geäfft und gefoppt und genarrt –
Wir weben , wir weben!“ aus „Die schlesischen Weber“ nach Karl Otto Conrady, Gedichtbuch, S. 477

31„Der Verfasser dieser Blätter ist sich einer solchen frühen, ursprünglichen Religiosität aufs freudigste bewusst, und sie hat ihn nie  
verlassen. Gott war immer der Anfang und das Ende aller meiner Gedanken.“ Hrsg. Christian Liedtke, Hamburg 2017, Heinrich  
Heine Katechismus,   S. 5

32 Heinrich Heine Katechismus,  S. 132

12



Bibel. Mit Fug nennt man diese auch die Heilige Schrift; wer seinen Gott verloren hat, der kann ihn 
in diesem Buche wiederfinden, und wer ihn nie gekannt, dem weht hier entgegen der Odem des  
göttlichen Wortes.“33

Heine weiß um Luthers Schwächen und Fehler, dennoch würdigt er sein Wirken positiv und ist ihm 
dankbar:  „Wie von der Reformation, so hat man auch von ihrem Helden sehr falsche Begriffe in  
Frankreich. Die nächste Ursache dieses Nichtbegreifens liegt wohl darin, dass Luther nicht bloß  
der größte, sondern auch der deutscheste Mann unserer Geschichte ist; dass in seinem Charakter  
alle Tugenden und Fehler der Deutschen aufs Großartigste vereinigt sind; dass er auch persönlich  
das  wunderbare  Deutschland  repräsentiert.  Dann  hatte  er  auch  Eigenschaften,  die  wir  selten 
vereinigt finden und die wir gewöhnlich sogar als feindliche Gegensätze antreffen. Er war zugleich  
ein träumerischer Mystiker und ein praktischer Mann der Tat. Seine Gedanken hatten nicht bloß  
Flügel, sondern auch Hände; er sprach und handelte. Er war nicht bloß die Zunge, sondern auch  
das  Schwert  seiner  Zeit.  Auch  war  er  zugleich  ein  kalter  scholastischer  Wortklauber  und  ein  
begeisterter,  gottberauschter Prophet.“34 „Ruhm dem Luther! Ewiger Ruhm dem teuren Manne,  
dem wir die Rettung unserer edelsten Güter verdanken, und von dessen Wohltaten wir noch heute  
leben! Es ziemt uns wenig, über die Beschränktheit seiner Ansichten zu klagen. Der Zwerg, der auf  
den Schultern des Riesen steht, kann freilich weiter schauen als dieser selbst, besonders wenn er  
eine Brille aufgesetzt; aber zu der erhöhten Anschauung fehlt das hohe Gefühl, das Riesenherz, das  
wir uns nicht aneignen können. Es ziemt uns noch weniger, über seine Fehler ein herbes Urteil zu  
fällen; diese Fehler haben uns mehr genutzt als die Tugenden von tausend anderen.“35 

Wolf Biermann betont bei öffentlichen Lesungen oder in seinen literarischen Texten immer wieder, 
dass  er  nicht  an  Gott  glaube.  Trotzdem lassen  ihn  die  Themen  Gott,  der  Glaube,  Juden-  und 
Christentum nicht los. So ist Biermann wohl einer der wenigen deutschsprachigen  Autoren, die in 
ihrer Biographie ausführlich ihre Taufe36 schildern. Ich gebe das Geschehen mit eigenen Worten 
zusammenfassend wieder:
„Ein  Wunder,  dass  könnte  Wolf  Biermanns  Oma Meume gebrauchen.  Nicht  vom ‚lieben  Gott’  
erwartet  sie  eins.  Mit  dem  hat  sie  seit  ihren  Kindertagen  abgeschlossen.  Die  Zeit  in  den  
Franckeschen Stiftungen als Waisenkind waren einfach unerträglich. Auf der einen Seite frommes 
Gerede,  auf  der anderen karge Kost  und viel  Prügel  wegen nichts.  ‚Wen der HERR liebt,  den 
züchtigt er!’,  wurde das oft kommentiert. Kommunistin war sie dann geworden, wie fast alle ihre  
Verwandten im Hamburger Stadtteil Hammerbrock. Mit der heuchlerischen Pfaffenbrut und dem 
bösen ‚lieben Gott’ hatte sie völlig gebrochen. Nun stand sie aber vor der Tür des Pastors. Ein  
Reaktionär  war  er  –  deutschnational  bis  auf  die  Knochen  -  ,  aber  kein  Nazi.  Das  war  ihre  
Hoffnung: Kein Nazi!  Ihr  Schwiegersohn -  nicht  nur Kommunist,  sondern auch Volljude -  war  
verhaftet  worden.  Nun  sorgte  sie  sich  um  den  kleinen  Enkelsohn,  den  Halbjuden  Wolfgang.  
Vielleicht könnte hier eine Taufe helfen? Ja, ein kleines Wunder geschieht. Der Pastor tauft den 
kleinen Enkel und Oma Meume schmettert voller Inbrunst alle Choräle mit. Der verständnisvolle 
Pastor erhoffte wohl auch ein Wunder. Die Zuwendung der Oma oder gar der ganzen Familie zum  
Glauben.  Bei allem Respekt gegenüber dem Pastor, der liebe Gott bleibt bei Oma Meume zunächst  
außen vor, obwohl der Enkel die Naziherrschaft  und schwerste Bombengriffe überlebte.“
In einem Interview mit der Zeit  schildert Biermann, dass sich die Oma dann im hohen Alter der 

33 Heinrich Heine Katechismus,  S. 167

34 Heinrich Heine Katechismus,  S. 155 f.

35 Heinrich Heine Katechismus,  S. 158 f.

36 Wolf Biermann, Warte nicht auf bessere Zeiten. Die Autobiographie,  Berlin 2016 (6. Aufl.), S. 18 ff.

13



Bibel und dem Glauben zugewandt hat:
„Aber als sie sehr alt war, merkte sie, dass das mit dem Kommunismus auch nicht hinhaut. Weil  
nämlich ihr lieber Enkel Wolf, genannt »Wölflein«, von der DDR verboten wurde. Dabei wusste sie  
doch, dass ich ein guter Junge war. So fand sie im hohen Alter wieder zur Bibel.“37

Im gleichen Interview äußerte er sich zu seiner Stellung gegenüber den Christen und im Speziellen 
zu Martin Luther. Bei allen Anfragen drückt er seine Achtung gegenüber ihnen aus:
„ZEIT: Warum sind Sie so milde mit den Christen?
Biermann: Weil die das Himmelreich im Himmel lassen. Mir ist egal, mit welcher Krücke jemand  
läuft,  solange er  zu  den Menschen hält.  Wenn ich früher einen Pfarrer  traf,  einen von Gottes  
Bodenpersonal,  dann war mein  Gedanke:  Ach,  dieser  arme irrende  Mensch.  Heute  denke  ich:  
Hoffentlich glaubt er wenigstens an Gott. Ich habe gerade ein neues Lied geschrieben, eine Ode an 
Adam, wo ich mich bei Adam bedanke, dass er damals in den Apfel biss und die Erbsünde beging.  
Denn im Paradies würde ich vor Langeweile sterben. ...
ZEIT: Ihre Lieder ruhen auf zwei protestantischen Säulen: Bachs Musik und Luthers Sprache.
Biermann: Bei  Luther  ärgert  mich,  dass  ich  so  einen  Judenfresser  lieben  muss.  Als  junger  
Theologe schrieb er, »dass unser Herr Jesus Christ auch ein Jud gewest ist«. Später wollte er, dass  
die Juden anerkennen, welche Sensation der kleine Rabbiner aus Nazareth war. Aber die Juden 
ließen sich nicht taufen. Da kippte Luther wie ein Mann, der an eine Frau nicht rankommt, in Hass  
um. Er predigte, dass man die Juden auf der Straße totschlagen soll wie Ratten.“38

In seiner Autobiographie schildert  Biermann auch,  wie er  mit  der  „Auschwitzkeule“,  dem Tod 
seines jüdischen Vaters im KZ Auschwitz, einer bedrängten, christlichen Schulkameradin zur Seite 
sprang.  Biermanns  Mutter  hatten  ihren  Sohn  in  die  „DDR“  übersiedeln  lassen,  weil  er  dort 
vermeintlich bessere Chancen in der Schule und Berufsausbildung hatte. 
„Eine Woche nach meiner Ankunft fand eine Vollversammlung meiner neuen Schule statt. Weil es 
noch keine Aula gab, versammelten sich alle Lehrer und Schüler in der Gaststätte »Fortschritt« am 
Marktplatz vor dem alten Rathaus des Provinzstädtchens. ...
Aber dann Punkt zwei (der Vollversammlung)39: die Junge Gemeinde. Mir Neuling war noch nicht  
im Kopf, dass es in der DDR noch eine andere Jugendorganisation gab als die FDJ. Die Junge  
Gemeinde gehörte zur evangelischen Kirche. Und schon gar nicht wusste ich, dass die Partei seit  
Wochen eine Kampagne gegen diese jungen Christen durchpeitschte. Alles lief wie geschmiert. An 
die zwanzig Schüler sollten öffentlich abschwören von ihrem Verein. Ein Name nach dem andern 
wurde aufgerufen. Eine Zeremonie der Inquisition: Name. Aufstehn. Aufsagen: »Ich trete aus der  
Jungen Gemeinde aus.« Setzen. Danach der nächste Schüler mit dem gleichen Text: »Ich trete aus 
der ...  « Ich verfolgte diese Inszenierung. Ich sah die Gesichter der Zuschauer, roch die Angst.  
Diese herzlose Demütigung hatte nichts, aber auch gar nichts mit dem kommunistischen Paradies  
zu tun, das ich auf Wunsch meiner Mutter nun aufbauen sollte. Gegen Ende der Reihe wurde eine  
Schülerin der 9.  Klasse aufgerufen.  Ihr Name: Margot Ullerich.  Dieses kleine, schmale, blasse  
Mädchen! Sie stand damals nicht auf, um auf Befehl abzuschwören. Sie sagte mit leiser Stimme:  
»Ich glaube an Gott.« Und dann noch schlimmer und noch leiser: »Ich trete nicht aus der Jungen  
Gemeinde aus.«
Die Lehrer erstarrten. Es erstarrte eine Stille in dieser stinkenden Kiste - so was hatte ich noch nie 
erlebt. Verlegenheit. Es war todernst albern. Ein Schüler lachte hysterisch auf, und das machte den 
Schock  noch  brutaler.  Die  FDJ  -  Sekretärin  im  Präsidium  erhob  sich  und  keifte  wie  ein 
Maschinengewehr.  Sie  beballerte  das  junge  Mädchen  mit  ideologischen  Phrasen.  Ihr  Gesicht 

37 http://www.zeit.de/2011/45/Interview-Biermann/seite-3

38 http://www.zeit.de/2011/45/Interview-Biermann/seite-3

39 Anmerkung des Referenten

14



blubberte, ihr Geifer kochte. Alle duckten sich weg. Kein Aas stand der jungen Gläubigen bei. Kein 
Lehrer, kein Schüler, schon gar keiner aus ihrer Christengemeinde. Es war ekelhaft komisch.
Nicht  ich,  meine  Hand meldete  sich.  Direktor  Ewers erteilte  mir  das Wort.  Ich stand auf.  Ich  
stoppelte eine Rede: »Ich bin Kommunist ...  Ich bin gegen die Kirche ...  Ich weiß, Religion ist  
Opium fürs Volk! ... Aber das, was hier gemacht wird, das ist ... kein Kommunismus!  Dafür ist mein  
Vater  nicht  in  Auschwitz  gestorben,  damit  hier  dieses  Mädchen  so  unterdrückt  wird!«  In  
Wirklichkeit wusste ich weder, was Religion ist, noch was Volk und schon gar nicht was Opium 
bedeutet. Aber nun schwang ich selbst Emmas Auschwitzkeule! Als rhetorischen Höhepunkt blaffte  
ich die üppige FDJ-Lady an: »Sie haben jetzt diese Schülerin beleidigt und bedroht. Und wenn  
diese Versammlung vorbei ist, dann gehen Sie gemütlich zurück in Ihr Büro, als wäre nix gewesen,  
und sitzen sich dort zufrieden Ihren fetten Arsch breit!«
 Der Direktor sprang auf. Er keuchte in tiefer Angst, aber Angst vor seiner Obrigkeit: »Dieser  
junge Mann hier ist erst vor ein paar Tagen aus Westdeutschland zu uns gekommen, das ist gut so.  
Aber wie wir  alle  sehen,  muss Karl-Wolfgang hier  bei  uns,  in  der  Deutschen Demokratischen  
Republik, noch sehr, sehr viel lernen!« Dann entsicherte er eine erprobte rhetorische Waffe: »Aber  
wir wollen nicht jedes Wort hier auf die Goldwaage legen, denn wie unser großer Goethe schon 
sagte:   ›Schnell  fertig  ist  die  Jugend  mit  dem Wort.‹  Genossen  und  Freunde,  wir  haben  alle  
anstehenden  Punkte  besprochen.  Ich  schlage  vor,  die  Versammlung  ist  jetzt  beendet!«  Keiner  
widersprach. Auch ich ahnte nicht, dass das berühmte Goethe-Zitat von Schiller stammt. Egal, es  
half. Die Versammlung löste sich auf. Das war der Anfang in meiner schönen neuen Welt.“40

V. DIE KOLLEKTE(N) FÜR DEN 10. SONNTAG NACH TRINITATIS

Die Kollekte für den diesjährigen 10. Sonntag nach Trinitatis soll wieder gesplittet werden.  Ein Teil 
soll in die Mitarbeit beim „Evangelisch-lutherischen Zentralverein für Begegnung von Juden und 
Christen e.V.“ fließen. Dort ist die SELK Mitglied und hat einen Jahresbeitrag zu zahlen. Außerdem 
werden über den Zentralverein in Zusammenarbeit mit dem Verein „Begegnung Christen und Juden 
Niedersachsen e.V.“ Projekte gefördert, die in der Regel dem grundsätzlichen Verstehen und Dialog 
zwischen Juden und Christen dienen.
In diesem Jahr soll  erneut  das Projekt „Delet  Petucha“ gefördert  werden. Delet  Petucha („Die 
offene Tür“) ist ein Seniorenclub in Jerusalem. Er wurde vor 38 Jahren von Lilly Menczel und ihrer 
Freundin  Ruth  Ben  David  gegründet  und  hat  inzwischen  150  Mitglieder,  die  die  vielseitigen 
Angebote gern wahrnehmen. Viele von ihnen sind Überlebende der Shoa.
Der Club bietet u.a. altersgerechte Gymnastik und viele Aktivitäten für seine Mitglieder an. So 
können Französisch,  Deutsch,  Englisch und Russisch gelernt  werden.  Jeden Donnerstag gibt  es 
besondere Vorträge und Aktivitäten, z.B. auch die Auslegung des Wochenabschnitts, der in den 
Synagogen gelesen wird. Oft finden auch Hauskonzerte statt oder Konzertbesuche außer Haus zu 
günstigen Konditionen. Ab und zu werden Museumsbesuche angeboten oder Ausflüge in historisch 
interessante Gegenden.

Ein anderer Teil soll einem Projekt in der Lutherischen Kirche–Missouri Synode (LCMS), der US-
amerikanischen Schwesterkirche der SELK, zufließen:  “The Apple of His Eye Mission Society“. 
Unter der Leitung des lutherisch-messianischen Juden Steve Cohen bemüht sich dieses Projekt um 
ein verantwortliches lutherisches Christuszeugnis in der Begegnung mit Juden. Im Blick sind auch 
„messianische  Juden“,  die  unter  charismatischen  oder  evangelikalen  Einflüssen  leicht  zu 
Missdeutungen des Evangeliums kommen. Problematische Endzeitvorstellungen und die Neigung, 
das  Sabbatgebot  oder  Speisevorschriften  als  heilsnotwendig  zu  postulieren,  zeichnen  diese 
Missdeutungen aus.   

40 Wolf Biermann, Warte ...;  S. 63 ff.

15



Aufgrund eigenen Versagens in der Vergangenheit gegenüber den Juden neigen deutsche Lutheraner 
dazu,  sich  diesem  Verantwortungsbereich  nicht  zu  stellen.  Steve  Cohen  und  seine  Mitarbeiter 
versuchen hier positive Akzente zu setzen, ohne ihr Herkommen aus der jüdischen Tradition zu 
verleugnen.
Vom 3. bis 7. Juli 2017  kam es in Bleckmar zu einer ersten intensiveren  Begegnung zwischen 
Mitarbeitern des Projektes „The Apple of His Eye Mission Society“ und Vertretern der SELK. 
Neben  dem  gemeinsamen  Kennenlernen  und  einer  intensiven  Schulungsarbeit  wurden  eine 
orthodoxe jüdische Synagoge in Hamburg und eine messianische Gemeinde in Hannover besucht. 
Es wurde auch ein Thesenpapier über die künftige Weiterarbeit erstellt, dass von den zuständigen 
Gremien der beiden Schwesterkirchen gesichtet wird.

16


